
https://doi.org/10.18500/0320-961X-2025-22-9-19 
Античный мир и археология. 2025. Вып. 22. С. 9–19. 
Ancient World and Archaeology. 2025. No. 22. Pp. 9–19. 
https://ama.sgu.ru/ru 
Научная статья 
Article 
УДК 821/14'01: [81:321.61]+929 Гомер

ТЕРМИНЫ, ОБОЗНАЧАЮЩИЕ ДЕРЖАТЕЛЕЙ ЦАРСКОЙ ВЛАСТИ: 
К ВОПРОСУ О МИКЕНСКОМ НАСЛЕДИИ  

В ГРЕЧЕСКОЙ ПОЛИТИЧЕСКОЙ ТЕРМИНОЛОГИИ 
Е.И. Соломатина 

Институт всеобщей истории РАН, 119334, Россия, г. Москва, Ленинский 
пр-кт, 32а.  

Соломатина Елена Ивановна, научный сотрудник Отдела сравнительно-
го изучения древних цивилизаций Института всеобщей истории РАН, 
antiquitas-iviran@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0001-6671-0257. 

Аннотация: в древнейшем письменном источнике постмикенского периода, 
эпических поэмах Гомера, можно обнаружить ряд слов для обозначения тех, кого 
принято называть царями. При этом некоторые из них встречаются впервые в 
виде имен собственных, заимствованных из анатолийских языков, другие же 
были унаследованы от предшествующих эпох. Наиболее распространенными в 
гомеровском эпосе являются слова ἄναξ и βασιλεύς, которые представляют инте-
рес для нашей темы, так как унаследованы от эпохи бронзы и отражают наибо-
лее общие, а не локальные тенденции в развитии терминологии власти. 

Ключевые слова: политическая терминология, царская власть, единоличное 
правление, анакт, басилевс, трактовка терминов, микенское наследие. 

Для цитирования: Соломатина Е.И. Термины, обозначающие держателей 
царской власти: к вопросу о микенском наследии в греческой политической 
терминологии // Античный мир и археология. 2025. Вып. 22. С. 9–19. https:// 
doi.org/10.18500/0320-961X-2025-22-9-19. 

Статья опубликована на условиях лицензии Creative Commons Attribution 
4.0 International (CC-BY 4.0). 

TERMS DENOTING HOLDERS OF ROYAL POWER: TOWARDS THE 
MYCENAEAN LEGACY IN GREEK POLITICAL TERMINOLOGY 

E.I. Solomatina 

Institute of World History of the Russian Academy of Sciences, 32a Leninsky 
Prospekt, Moscow, 119334, Russia.  

Solomatina Elena Ivanovna, researcher of Department for Comparative Studies 
of Ancient civilizations, Institute of World History of the Russian Academy of Sciences, 
antiquitas-iviran@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0001-6671-0257. 

Abstract: in the earliest written source of the post-Mycenaean period, in the 
Homeric epics, one can find a number of words for those who are commonly de-
noted as kings. Some of them are encountered for the first time as proper names 
borrowed from Anatolian languages, while others were inherited from previous 
eras. The most common words in the Homeric epic are ἄναξ and βασιλεύς, which 
are of special interest to our topic, since they are inherited from the Bronze Age 
and reflect the most general, rather than local tendencies in the development of 
the terminology of power. 

9



Keywords: political terminology, king’s power, sole rule, anax, basileus, in-
terpretation of terms, Mycenaean legacy. 

For citation: Solomatina E.I. Terms denoting holders of royal power: towards 
the mycenaean legacy in greek political terminology // Ancient World and Archaeo-
logy. 2025. No. 22. Pp. 9–19 (in Russian). https://doi.org/10.18500/0320-961X-
2025-22-9-19. 

This is an open access article distributed under the terms of Creative Com-
mons Attribution 4.0 International License (CC-BY 4.0). 

В древнейшем письменном источнике постмикенского периода, 
эпических поэмах Гомера, можно обнаружить ряд слов для обозна-
чения тех, кого принято называть царями. При этом некоторые из них 
встречаются впервые в виде имен собственных, заимствованных из 
анатолийских языков, другие же были унаследованы от предшест-
вующих эпох. Так, в «Илиаде» (13.792) видим самое раннее упот-
ребление слова πάλμυς (греческая передача лидийского слова qaλmluś 
«посох», служившего названием царя) в качестве имени героя Пальма, 
сражавшегося за Трою1. Еще один защитник Трои, фракийский царь, 
носит у Гомера имя Рес, Ῥῆσος (Il. 10.435, 474) – слово, которым во фра-
кийском языке обозначали царя (ср. в лат. rēx, < IE *reĝ-)2. Впервые в 
эпосе встречается выражение κοῦρος αἰσυμνητήρ (Il. 24.347), обычно по-
нимаемое как царский отпрыск, юноша благородного происхождения3. 
Параллельная форма этого слова αἰσυμνήτης4 позднее встречается при-
менительно к богам как культовый эпитет бога Диониса в Патрах 
(Paus. 7.20.1–2). Один из ахейских вождей, убитых Гектором, носит 
имя Эсимн, Αἴσυμνος (Il. 11.303). Это все примеры слов, обозначающих 
правителей, которые в эпосе употребляются довольно редко. Наиболее 
распространенными в гомеровском эпосе являются слова ἄναξ и глагол 
ἀνάσσειν, а также βασιλεύς и родственные ему слова, которые встреча-
ются 276 и 142 раза соответственно5. Именно они – анакт (ἄναξ, wa-na-
ka) и басилевс (βασιλεύς, qa-si-re-u) – и представляют интерес для нашей 
темы, так как унаследованы от эпохи бронзы и отражают наиболее об-
щие, а не локальные6 тенденции в развитии терминологии власти7. Под 

1 Позднее Гиппонакт, сатирический поэт VI в. до н.э. из Эфеса, выбирает 
именно это слово для обозначения царей (1; 7.4; 47.2; 72.7). Цец в «Хилиадах» 
(5.455) говорит, что в Лидии и в Эфесе все называют царя πάλμυς. 

2 Janko 1994:143. 
3 Romer 1982: 27. В «Суде» слово женского рода αἰσυμνῆτις имеет опреде-

ление ἡ δέσποινα, госпожа, владычица, повелительница, царица. 
4 Обзор основных точек зрения на этимологию этого слова см.: Соломати-

на 2005: 38–40, прим. 35 на с. 38. 
5 Carlier 2006: 101. 
6 О разнообразии локальных терминов для обозначения лиц, обладавших 

властью в раннеархаический период, часть из которых имеет микенские про-
тотипы и встречается в гомеровском эпосе, см.: Crielaard 2011: 84 с литерату-
рой. По мнению исследователя, разнообразие в терминологии власти объясня-
ется разнообразием путей регионального развития после коллапса конца брон-
зового века (Crielaard 2011: 104). 

10



 

 

микенским наследием в терминологии власти имеется в виду этимоло-
гическая или семантическая связь между терминами эпохи бронзы и 
последующих эпох, которая предусматривает сохранение терминов, но 
вовсе не подразумевает непрерывного существования должности или 
социально-политического института в неизменном виде, которые обо-
значались рассматриваемыми терминами. 

Благодаря дешифровке М. Вентрисом в 1952 г. линейного письма Б 
и сохранности кносского и пилосского архивов, стал известен термин, 
определявший ключевой институт эгейских дворцовых обществ эпохи 
поздней бронзы и служивший наименованием верховного правителя, 
обладателя высшей власти8. Это заимствованное слово wa-na-ka, ско-
рее всего не индоевропейского происхождения9, встречающееся позд-
нее в греческом языке как ἄναξ10 (условно передаваемое при переводе 
на современные языки словами «king», «roi», «царь» и тому подобное).  

Возможно, слово wa-na-ka, как и сам институт царской власти, 
пришло в микенский мир из более развитой минойской культуры, ко-
торая служила микенской элите источником престижного заимство-
вания в сфере идеологии, религии и материальной культуры. Влияни-
ем минойской идеологии также объясняется редкость изображений 
правителя в микенском искусстве11. Хотя и предполагается такое за-
имствование, однако, как назывался правитель в минойскую эпоху, 
неизвестно, так как в тех документах линейного письма А, которые 
удалось прочитать, а их крайне мало (всего около 330 табличек), не 
встречается и не может встретиться термин для обозначения прави-
теля, подобный wa-na-ka, поскольку это документы другого уровня – 
инвентарные записи, в которых упоминается в основном сельскохо-
зяйственная и ремесленная продукция12. 

Существовавшие в Греции более ранние развитые культуры, с ко-
торыми греко-говорящие пришельцы вступили в контакт, вероятно, 
не дали терминов для обозначения правителей высшего ранга, кото-
рые могли бы послужить источником для микенского термина13. 

                                                                                                                      
7 Под фразой «терминология власти» подразумеваются названия тех долж-

ностных лиц, которые обладали властью в государстве и тем или иным обра-
зом отвечали за управление: Morpurgo-Davies 1979: 92. 

8 Morpurgo-Davies 1979: 96; Crielaard 2011: 83. Подробнее о происхождении 
царской власти и ее характере в микенскую эпоху в Греции см.: Thomas 1976: 
93–116; о военной природе микенской цивилизации в целом и царской власти в 
частности Thomas 1976: 97–98. Общее представление о социальной иерархии 
микенского общество во главе с wa-na-ka дано в работе Kilian 1988: 292–293.  

9 Об отсутствии общепринятых индоевропейских этимологий микенского 
термина wa-na-ka см.: Palaima 2006: 53; Petrakis 2016: 108. 

10 О не греческом происхождении слова ἄναξ, а о его заимствовании см.: 
Chantraine 1968: 84–85, s.v. 

11 Palaima 1995: 127–128.  
12 Palaima 1995: 128; Tsagrakis 2016: 202. 
13 Palaima 1995: 125; 2006: 54; Tsagrakis 2016: 201, 203; Petrakis 2016: 120–

127, 136. О возможном заимствовании из догреческой культуры см.: Ruijgh 
1999: 529–530. 

11



 

 

Слово wa-na-ka (полностью и его части), как и производное от него 
прилагательное, встречается в документах из Пилоса, Кносса, Фив и Ти-
ринфа14. Для определения значения термина wa-na-ka (ἄναξ)15 обычно 
анализировали его употребление в текстах линейного письма Б, в гоме-
ровском эпосе и в кипрских документах чуть более позднего времени, 
выявляя положение и функции того, кого обозначали этим термином. 
При этом основой всех дискуссий о царской власти микенского периода 
стандартно служили интерпретационные индоевропейская и/или гоме-
ровская модели, которые слегка различались между собой акцентирова-
нием той или иной функции царя. Так, в индоевропейской/гомеровской 
модели wana-ka/ἄναξ рассматривался как царь-воин, а в индоевропей-
ской – как царь-жрец16. Значение слова wa-na-ka предлагалось понимать 
следующим образом: «сир, господин, хозяин» с оттенком «защитник, спа-
ситель»17, или «верховный господин/властелин», при этом за его властью 
признавалась божественность как необходимое качество и считалось, 
что термины wanaka для мужского рода и wanassa – для женского за-
креплены для использования в отношении семей царей и богов18. Слово 
ϝάναξ рассматривалось исследователями как композит, и на основе ин-
доевропейской этимологии его составных частей выводились следующие 
основные значения термина: 1) «неподлежащий смерти»; 2) «вождь рода 
или племени»; 3) «военачальник» или «ведущий к победе»; 4) «господин-
друг». Все вышеприведенные индоевропейские этимологии не считаются 
убедительными19. Также предлагалось видеть в wa-na-ka «того, кто при-
носит выгоду, прибыль, прирост»20. Последняя этимология, согласно 
Т. Палайма, выглядит привлекательной, с точки зрения истории, особен-
но, если учитывать, что процесс превращения вождей материковой Гре-
ции в микенских царей был тесно связан с приобретением и контроли-
руемым распределением престижных товаров, артефактов и символов21. 
Оригинальная трактовка термина wa-na-ka была предложена самим 
Т. Палайма, который считает хеттские термины hassu-, «царь», (hassu-
ssara, «царица») и hassa-, «потомство, потомок, отпрыск», параллельны-
ми термину wa-na-ka, заключая, что смысл последнего также связан со 
                                                

14 Petrakis 2016: 62. Перечень документов, в которых упоминается wa-na-
ka и его падежные формы см.: Tsagrakis 2016: 201. 

15 Запись последовательности знаков wa-na-ka передает nom. sing. ϝάναξ 
[wanaks]: Morpurgo-Davies 1979: 96; Carlier 1984: 44, n. 229; Petrakis 2016: 88, 92. 

16 Palaima 1995: 120. При этом Т. Палайма подчеркивает ошибочность та-
кого подхода, так как в любой ветви индоевропейской культуры роль и власть 
царя может быть либо религиозной, либо религиозной и военной в различных 
пропорциях (Palaima 1995: 120–121). 

17 Chantraine 1968: 84–85, s.v. ἄναξ. 
18 Carlier 1984: 45–46, 99; Ruijgh 1999: 521, 525–527. Критику трактовки 

термина П. Шантреном и К. Ройхом см.: Palaima 2006: 55, 57. 
19 Детальный разбор неубедительных попыток найти индоевропейскую 

этимологию для wa-na-ka/ϝάναξ и их критику см.: Petrakis 2016: 103–109. 
20 Hajnal 1998: 60–69. 
21 Несмотря на плодотворность самой идеи, концепция в целом подвер-

глась критике, см.: Palaima 2006: 56. 

12



 

 

словами «рождение» и «потомство». Соответственно, исследователь воз-
водит первоначальное значение термина wa-na-ka к фундаментально-
му индоевропейскому представлению о связи правителя посредством 
кровных уз с предками, наследуемой властью и божественной силой, а 
также о правителе как гаранте чистоты и здоровья своих людей благо-
даря его собственной фертильности22. Более того, по справедливому 
замечанию того же Т. Палайма, его трактовка согласуется с той значи-
тельной ролью, которую играл погребальный культ и культ предков в 
микенском, а затем и в архаическом обществе23, ведь для царя важно 
было не только установить, но и сохранить прямую связь с предками, 
так как именно на этой связи и были основаны его претензии на 
власть. Одним из способов подчеркнуть эту связь являлось исполнение 
погребального ритуала для своего предшественника, а также культовых 
обрядов для всех предков24. Что до обожествления микенского прави-
теля и возможности того, что оно каким-то образом нашло отражение в 
термине wa-na-ka или в его этимологии, то убедительных данных в 
пользу этого нет, хотя идеи подобного рода высказывались, и предпри-
нимались попытки их обоснования. В качестве доказательства приво-
дились одни и те же документы с упоминанием wa-na-ka в контексте 
приношения масла (пилосские таблички) и специй (кносские таблички), 
однако, выводы существенно разнились между собой. Одни видели в 
этих табличках отражение полубожественного статуса wa-na-ka, или 
что сам wa-na-ka был объектом культа (обожествленный правитель); 
другие – упоминание божества царя; третьи считали, что термин wa-
na-ka действительно употребляется по отношению к божеству (напри-
мер, Посейдону); четвертые – отражение выдающегося положения wa-
na-ka и его участия в ритуале25. Тем не менее тексты табличек и имею-
щиеся археологические данные (царские захоронения, дворцы) одно-
значно не подтверждают существования сакральной власти царя, царь 
не считался божеством ни при жизни, ни после смерти; допускалось, 
что у микенского царя была божественная защита и помощь и что он 
мог быть верховным жрецом своего народа, но богом он не был26. 

                                                
22 Palaima 2006: 57–58. Т. Палайма для подкрепления своей позиции при-

водит результаты исследований многих древних обществ, в том числе ссыла-
ется и на выводы Л. Палмера в исследовании о германских вождях, полагав-
шего, что царь/король/вождь правил в индоевропейских обществах не благо-
даря своим личным качествам, а благодаря степени своей знатности, то есть 
близости к более ранним правителям, которые в свою очередь, в конечном 
итоге, возводили свое происхождение к божественному предку, то есть бое-
вые качества правителя не были тем, что определяло его власть (см.: Palaima 
2006: 57, n. 6). Несмотря на логичность этимологии Т. Палайма, не все ее час-
ти были сочтены доказанными, см. критику: Petrakis 2016: 108, n. 223. 

23 Wright 1995: 70. 
24 Palaima 2006: 57 с литературой; 57–58, n. 7. 
25 Подробнее об этом см.: Thomas 1976: 108–113; Carlier 1984: 83–90; Palai-

ma 2006: 64. 
26 Thomas 1976: 111. 

13



 

 

С крушением дворцовой системы и вместе с ней института царской 
власти примерно в 1200 г. (или в 1150 г.) до н.э. первоначальное значе-
ние термина wa-na-ka было утрачено, однако само слово сохранилось и в 
форме ἄναξ впервые появляется в культовых контекстах и формулах го-
меровского эпоса27. То, что этот термин служил для обозначения верхов-
ного правителя, сделало его понятным и пригодным для использования 
даже вне дворцовой иерархической системы, которой он принадлежал. 
Именно в этом значении он встречается и у Гомера28. Было замечено, 
что существительное ἄναξ и однокоренной глагол ἀνάσσειν, употребляется 
в эпосе главным образом в единственном числе (271 раз и всего 5 раз во 
множественном), как и wa-na-ka в единственном числе в микенских тек-
стах29. Такое словоупотребление дало основание предположить наличие 
связи термина wa-na-ka/ἄναξ с идеей единоличной власти, монархиче-
ского правления30, при этом под монархической, то есть единоличной, 
властью не подразумевается только царская; словом ἄναξ называют до-
мовладельца, хозяина рабов и даже животных. При таком понимании 
слова ἄναξ его значение схоже со значением слова «dominus» в поздней 
латыни, «seigneur» во французском и «lord» в английском языках31. 

Второй термин, который, поменяв свое значение, дожил до сле-
дующего этапа становления государственности в Греции, это – qa-si-re-
u (βασιλεύς, басилевс)32. Термин qa-si-re-u встречается в текстах табли-
чек из Пилоса, Кносса и Фив. В Пилосе упоминаются 9 человек этого 
ранга, а в Кноссе более десяти, причем по именам33. Предположительно 
термин qa-si-re-u берет начало в местной элладской культуре, существо-
вавшей в Греции до появления здесь индоевропейцев, с носителями 
которой и смешались греко-говорящие пришельцы34. В микенскую 
эпоху этим термином обозначали чиновников низшего ранга, управ-
лявших небольшими округами (деревнями)35. Qa-si-re-we (множествен-

                                                
27 Наиболее часто встречаемая в эпосе формула – ἄναξ ἀνδρῶν Ἀγαμέμνων (56 

раз): Carlier 2006: 101. Об использовании термина ἄναξ как титула по отноше-
нию к богам и прорицателям см.: Carlier 2006: 101, n. 2 и 3. 

28 Morpurgo-Davies 1979: 96, 98. 
29 Carlier 1984: 45, n. 237, 142. 
30 Даже при отсутствии совета и народного собрания, некоторые исследо-

ватели допускают, что власть микенских царей была ограниченной, так как в 
микенских царствах существовали могущественные аристократы, отчасти не-
зависимые от дворцов, и общины, практиковавшие демократию в зачаточной 
форме: Carlier 1984: 130. 

31 Carlier 1984: 142; 2006: 101; van Wees 1992: 325, n. 23. 
32 О сопоставлении микенского qa-si-re-u с греческим βασιλεύς см.: Carlier 

1984: 108 с литературой. Наличие связи между микенским qa-si-re-u и грече-
ским βασιλεύς одно время ставилось под сомнение из-за различия в статусе тех, 
кого обозначали этими терминами. Подробнее об этом см.: Morpurgo-Davies 
1979: 96, n. 31 с литературой. 

33 Crielaard 2011: 85. 
34 Palaima 1995: 125; 2006: 54. 
35 Chantraine 1986: 166, s.v. Высказывалось также предположение, что qa-

si-reu был «принцем», который мог управлять определенной территорией под 

14



 

 

ное число от qa-si-re-u) были «вождями», главами местных сельских об-
щин, существовавших до, во время и после падения дворцовой систе-
мы, они, вероятно, не назначались дворцом. Источником их власти и 
привилегий были местные общины. Qa-si-re-we осуществляли связь ме-
жду дворцом и местными общинами; от случая к случаю дворцовая 
администрация привлекала их к трудовой и другим формам экономи-
ческой мобилизации, однако qa-si-re-we не были встроены в «цепочку 
административного управления», созданную дворцом для контроля 
экономической деятельности и рабочей силы (для этого существовало 
множество других должностей, которые часто упоминаются в пилос-
ских и кносских табличках)36.  

Живучесть термина qa-si-re-u объясняется несколькими причина-
ми. Во-первых, тем, что со временем он приобрел значение, которое 
первоначально было у термина wa-na-ka, хотя сам процесс смены 
значения трудно проследить, как и датировать его начало37. Во-
вторых, важную роль в сохранении термина сыграло то обстоятельст-
во, что он изначально не служил обозначением должности или титула, 
связанных с дворцовой системой или созданных ею, и властные пол-
номочия лиц, обозначаемых этим термином, также не зависели от 
дворца38. Поэтому после исчезновения верхушки управления микен-
ской дворцовой системы во главе с wa-na-ka, вожди сельских местных 
общин, каждый из которых басилевс, продолжали осуществлять свою 
власть, но уже не параллельно с дворцовой системой региональной 
власти и не будучи спорадически в нее включенными39. Они были 
среди тех, кто сумел извлечь выгоду из образовавшегося вакуума вла-
сти40, и с течением времени превратились в наиболее влиятельные 
фигуры на политической сцене – царей, проживавших уже не на пе-
риферии в сельской местности за пределами дворцовых центров, а в 
(прото)городе и управлявших городом, который становится основной 
политической единицей41. Пережив ранний железный век, термин qa-
                                                                                                                      
контролем wa-na-ka: Ruijgh 1999: 527–529. О других интерпретациях термина 
qa-si-re-u см.: Carlier 1984: 108 с литературой. 

36 Morpurgo-Davies 1979: 99; Palaima 2006: 68. 
37 Иногда его относят к началу субмикенского периода (Morpurgo-Davies 

1979: 96) или к более раннему, микенскому, допуская, что qa-si-re-weс помо-
щью идеологии, сходной с той, что была у wa-na-ka (связь с рождением, родом 
и потомством), могли уже тогда легитимизировать свою власть на местном 
уровне (Palaima 2006: 62, 69). 

38 Morpurgo-Davies 1979: 98; Palaima 2006: 68. 
39 Palaima 2006: 69; Carlier 2006: 105. 
40 О сложности и длительности процесса перехода власти см.: Crielaard 

2011: 104. Исследователь предполагает, что в некоторых случаях власть wa-na-
ka рушилась постепенно, и можно представить ситуацию, когда другие влия-
тельные личности претендовали на его положение, или когда wa-na-ka прихо-
дилось делить свою власть с другими членами бывшей дворцовой элиты; в этом 
случае qa-si-re-we не были в числе первых претендентов на высшую власть. 

41 Van Wees 1992: 41, 42, 56, 253. Описанные в гомеровских поэмах города 
отражают реалии города, которые известны с VIII в. до н.э., а не микенского 
времени: van Wees 1992, 54. 

15



 

 

si-re-u в форме βασιλεύς впервые появляется в поэмах Гомера и его 
младшего современника Гесиода – самых ранних письменных источ-
никах постмикенского периода. У Гесиода в поэмах «Теогония» (80–92, 
434) и «Труды и дни» (38, 202, 221, 225–226, 248–264, etc.) термин «ба-
силевсы» синонимичен термину «судьи»42. Кроме исполнения судей-
ских функций, басилевсы у Гесиода больше никак себя не проявили в 
жизни общества, ни в социально-политической, ни в экономической, 
ни в религиозной или военной сферах43. 

В гомеровском эпосе βασιλεύς, в отличие от ἄναξ, редко встречается 
в формулах и употребляется главным образом во множественном чис-
ле44, обозначая группу (в основном совет)45; никогда не используется по 
отношению к божеству или домовладельцу. Этот термин указывает на 
привилегированное положение человека в группе большей, чем ойкос. 
Когда термин βασιλεύς встречается в единственном числе, то чаще все-
го (в 63 случаях из 67) он обозначает наследственного лидера политиче-
ски организованного общества, то есть царя46. 

Отмечалось также, что βασιλεύς как в единственном, так и во мно-
жественном числе, может иметь определения σκηπτοῦχος, «скиптро-
держец»47 (Il. 1.279, 14.93; Od. 2.231, 5.9; σκηπτοῦχοι во множественном 
числе: Il. 2.86; Od. 8.41, 47), и διοτρεφής, «вскормленный Зевсом» (Il. 2.196, 
4.338, 5.464, 24.803; Od. 4.44; διοτρεφεῖς во множественном числе: Il. 
1.176, 2.98, 445, 14.27; Od. 3.480, 4.63, 7.49). Сосуществование одного 
басилевса с несколькими обычно объясняется тем, что они разделяют 
власть, находясь во главе общества, а также наличием сходства между 
ними: и царь (басилевс), и старейшины (басилевсы) получили привиле-
гии (γέρας)48 от народа, они находятся под защитой богов49. Признание 
существования в гомеровском обществе совета и народного собрания 
порой приводит к отрицанию наличия реальной политической власти у 

                                                
42 Функции гесиодовских басилевсов сравнивают с таковыми аттических 

басилевсов конца VII в. до н.э., суду которых подлежали дела об убийствах, см.: 
об этом Crielaard 2011: 84–85. 

43 Указанная характерная черта гесиодовских басилевсов объясняется 
либо контекстом, в котором о них говорится (van Wees 1992: 160), либо их су-
щественным отличием от гомеровских (Crielaard 2011: 84–85). 

44 О возможных причинах существования множества басилевсов см.: 
Surikov 2019: 27–30. 

45 Детальный анализ случаев употребления Гомером множественного числа 
от βασιλεύς см.: Carlier 1984: 145–149. 

46 Carlier 1984: 149; 2006: 102. Высказывалось и противоположное мне-
ние, что у Гомера термин βασιλεύς означает не царя, а лишь высокородного 
лидера, вокруг которого постоянно находятся другие высокородные лидеры: 
Drews 1983: 129. Предлагалось переводить термин βασιλεύς как «принц»: van 
Wees 1992: 31–32; 325, n. 23. 

47 О тесной связи гомеровских басилевсов со скипетром как символом 
власти см.: Palaima 1995: 135. 

48 Подробнее о значении γέρας у Гомера см.: Carlier 1984: 151. 
49 Carlier 1984: 145; 2006: 104. 

16



 

 

царя50. Тем не менее, анализ многочисленных сцен с описанием собра-
ний советов (по разным поводам) в поэмах Гомера показал, что в про-
цессе обсуждения члены совета, старейшины, могут одобрить или не 
одобрить какое-то предложение, но только царь может прекратить об-
суждение и принять окончательное решение, то есть обладает властью 
превращения предложения в решение51. Это обстоятельство также ис-
пользуется как аргумент в пользу существования царей и царской вла-
сти во времена Гомера в дискуссии по этому вопросу52. В представлен-
ном в поэмах Гомером обществе царская власть была наследственной53, 
правда, порядок наследования в разных царских домах, как показы-
вают конкретные примеры, мог отличаться54. Тем не менее право пер-
вородства при наследования было хорошо известно Гомеру и его ауди-
тории, и, очевидно, в соответствии с этим правом и происходило на-
следование в царских династиях, современных Гомеру55. Добавим, что 
гомеровские цари не были богами, хотя и считались божественного 
происхождения, часто потомками самого Зевса и его вскормленника-
ми56. У гомеровских басилевсов были качества, которые роднят их с 

                                                
50 Подробнее о шести гипотезах того, что представляла собой царская власть, 

описанная Гомером, см.: Carlier 1984: 138. По мнению самого автора, представ-
ленные в гомеровских поэмах цари не были ни абсолютными монархами, ни ма-
гистратами, а занимали промежуточное положение между неограниченным мо-
нархом эпохи бронзы и магистратом классического полиса (Carlier 1984: 187). 
Природу и суть власти в гомеровском обществе трактуют, исходя из понимания 
стадии развития самого общества, но по этому вопросу на сегодняшний день нет 
общепринятого мнения. О четырех моделях реконструкции гомеровского обще-
ства подробнее см.: van Wees 1992: 26–28. С проблемой природы власти в гоме-
ровском обществе тесно связан вопрос датировки этого общества. Так, одни счи-
тают, что Гомер отразил современное ему общество VIII в. до н.э., таких боль-
шинство; другие полагают, что это общество более ранней эпохи, X–IX вв. до н.э.; 
некоторые настаивают именно на IX в. до н.э. (подробнее см.: van Wees 1992: 
319, n. 30; Carlier 2006: 107–108). С традиционным взглядом на гомеровское об-
щество конкурирует представление о нем как об «обществе бигмена», соответст-
венно, гомеровские басилевсы не занимают наследственного или институциона-
лизированного положения, не являются царями, но соперничают за достигнутый 
ими неформальный авторитет, основываясь на личной власти и престиже (Quiller 
1981: 109–117). 

51 Carlier 1984: 182–187, 504; 2006: 106; van Wees 1992: 32–33. 
52 Carlier 2006: 108. 
53 О том, что общепринятым было считать власть гомеровских царей на-

следственной, свидетельствует и более поздняя традиция: Thuc. 1. 131. 
54 Так, в Трое правящий царь Приам может назначить преемника из своих 

сыновей, но не обязательно старшего сына (подробнее см.: Carlier 1984, 188). Ле-
гендарная история Трои показывает, что в течение шести поколений в царском 
доме Дардана правилом было наследование сына отцу (van Wees 1992: 282–283). 
У Пелопидов наследование происходило по принципу сеньората (Carlier 1984: 
188); престол можно обрести благодаря женитьбе на дочери царя, в случае отсут-
ствия у последнего сыновей (Carlier 1984: 190; van Wees 1992: 284). 

55 Carlier 1984: 188; van Wees 1992: 32. 
56 Carlier 1984: 194. 

17



 

 

микенским wa-na-ka, но отличают от qa-si-re-u: они предводительство-
вали на войне, обладали теменосом и богодухновенной властью57. 

В процессе формирования полиса как формы государственного 
устройства на территории Греции царская власть приходит в упа-
док58. Усилившаяся аристократия все больше ограничивала власть 
царей, заставляя их делиться как полномочиями, так и титулом. На 
смену царской власти приходит олигархия, правление более или менее 
узкого круга аристократов, а термин βασιλεύς сохраняется в некото-
рых полисах для обозначения выборных магистратов59. 
 

Литература/References 
 

Ардзинба В.Г. 1982. Ритуалы и мифы древней Анатолии. М. [Ardzinba V.G. 
1982. Ritualy i mify drevney Anatolii. Moskva].  

Соломатина Е.И. 2005. Архаическая эсимнетия и античная традиция: проблемы 
интерпретации // Древнее Средиземноморье: религия, общество, культура / 
О.П. Смирнова, А.Л. Смышляев (ред.). М. [Solomatina E.I. 2005. Arkhai-
cheskaya esimnetiya i antichnaya traditsiya: problemy interpretatsii // Drevnee 
Sredizemnomor’e: religiya, obshchestvo, kul’tura / O.P. Smirnova, A.L. Smysh-
lyaev (red.). Moskva]. 

Суриков И.Е. 2019. Политические деятели Древней Греции. Т. I. Эпоха фор-
мирования и расцвета полиса. М. [Surikov I.E. 2019. Politicheskie deyateli 
Drevney Gretsii. T. I. Epokha formirovaniya i rastsveta polisa. Moskva]. 

Carlier P. 1984. La royauté en Grèce avant Alexandre (Études et Travaux publiés 
par le groupe de recherche d’histoire Romaine de l’Université des sciences, 
VI). Strasbourg.  

Carlier P. 2006. Ἄναξ and βασιλεύς in the Homeric poems // Ancient Greece: from 
the Mycenaean Palaces to the Age of Homer / S. Deger-Jalkotzy, I.S. Lemos 
(eds.). Edinburgh. P. 101–109. 

Chantraine P. 1968. Dictionnaire étymologique de la langue Grecque. Histoire des 
mots. Vol. I. Α–Δ. Paris. 

Crielaard J.P. 2011. The ‘wanax to basileus model’ reconsidered: authority and ide-
ology after the collapse of the Mycenaean palaces // The “Dark Ages” Rivisited. 
Acts of an International Symposium in Memory of William D.E. Coulson. Uni-
versity of Thessaly, Volos, 14–17 June 2007 / A. Mazarakis Ainian (ed.). Vol. I. 
Volos. P. 83–111. 

Drews R. 1983. Basileus. The Evidence for Kingship in Geometric Greece. New 
Haven–London. 

Hajnal I. 1998. Mykenisches und homerisches Lexikon: Übereinstimmungen, Di-
vergenzen und der versuch einer Typologie (Innsbrucker Beiträge zur 
Sprachwissenschaft, Vorträge und Kleinere Schriften, 69). Innsbruck. 

Janko R. 1994. The Iliad: A Commantary. Vol. IV: books 13–16. Cambr.  
Kilian K. 1988. The Emergence of ‘wanax’ ideology in the Mycenaean palaces // 

Oxford Journal of Archaeology. Vol. 7. P. 291–302. 
Morpurgo-Davies A. 1979. Terminology of power and terminology of work in Greek and 

Linear B // Colloquium mycenaeum. Actes du sixième colloque international sur 
les textes mycéniens et égéens tenu à Chaumont sur Neuchâtel du 7 au 13 
septembre 1975 / E. Rusch, H. Mühlestein (eds.). Neuchâtel. P. 87–108.  

                                                
57 Crielaard 2011: 87. 
58 О причинах падения царских династий в архаическую эпоху в переда-

че античной традицией см.: Carlier 1984: 495–496, 509–511. 
59 Carlier 1984: 485. 

18



 

 

Morris S. 2003. Imaginary kings: alternatives to monarchy in Early Greece // 
Popular Tyranny / K.A. Morgan (ed.). Austin. P. 1–24. 

Palaima Th.G. 1995. The nature of the Mycenaean ‘wanax’: non Indo-European ori-
gins and priestly functions // The Role of the Ruler in the Prehistoric Aegean. 
Proceedings of a Panel Discussion Presented at the Annual Meeting of the Arc-
haeological Institute of America, New Orleans, Louisiana, 28 December 1992, 
with Additions. (Aegaeum, 11) / P. Rehak (ed.). Liège – Austin. P. 119–139.  

Palaima Th.G. 2006. ‘Wanaxs’ and related power terms in Mycenaean and later 
Greek // Ancient Greece: from the Mycenaean Palaces to the Age of Homer / 
S. Deger-Jalkotzy, I.S. Lemos (eds.). Edinburgh. P. 53–71. 

Petrakis V.P. 2016. Writing the ‘wanax’: spelling peculiarities of Linear B ‘wa-na-
ka’ and their possible implications. Minos. 39. P. 61–158. 

Quiller B. 1981. The dynamics of the Homeric society // Symbolae Osloenses. № 56. 
P. 109–155. 

Romer F.E. 1982. The Aisymnēteia: A Problem in Aristotle’s Historical Method // 
AJPh. Vol. 103 (1). P. 25–46. 

Ruijgh C.J. 1999. Ϝάναξ et ses dérivés dan les textes mycéniens // Floreant Studia 
Mycenaea. Akten des X Internationalen Mykenologischen Colloquiums in Salz-
burg vom 1.–5. Mai 1995 / S. Deger-Jalkotzy, S. Hiller, O. Panagl (Hrsg.). Bd. I. 
Wien. S. 521–535. 

Thomas C.G. 1976. The nature of Mycenaean kingship // Studi micenei ed egeo-
anatolici. № 7. P. 93–116. 

Tsagrakis A. 2016. The ‘wa-na-ka’ – (ϝ)άνακς – ἄναξ. Pasiphae // Rivista di Filologiae 
Antichità Egee. Vol. 10. P. 201–216.  

van Wees H. 1992. Status Warriors: War, Violence, and Society in Homer and His-
tory. Amsterdam. 

Wright J.C. 1995. From chief to king in Mycenaean society // The Role of the Ruler in 
the Prehistoric Aegean. Proceedings of a Panel Discussion Presented at the An-
nual Meeting of the Archaeological Institute of America, New Orleans, Louisiana, 
28 December 1992, with Additions. (Aegaeum, 11) / P. Rehak (ed.). Liège–Austin. 
P. 63–80. 

 

Поступила в редакцию / Received 17.09.2025. 
Принята к публикации / Accepted 22.10.2025. 
Опубликована / Published 18.12.2025. 

19




